
Серия «Русский Путь: pro et contra»  
основана в 1993 году

РУССКАЯ ХРИСТИАНСКАЯ ГУМАНИТАРНАЯ АКАДЕМИЯ 
ИМЕНИ Ф. М. ДОСТОЕВСКОГО





РУССКАЯ ХРИСТИАНСКАЯ ГУМАНИТАРНАЯ АКАДЕМИЯ 
ИМЕНИ Ф. М. ДОСТОЕВСКОГО

АРИСТОТЕЛЬ:
PRO ET CONTRA 

Издательство
Русской христианской гуманитарной академии

им. Ф. М. Достоевского
Санкт-Петербург

2025

Антология

Т. 2



© �Алымова Е. В., составление, вступ. статья, ком-
ментарии, 2025

© �Караваева С. В., составление, вступ. статья, 
комментарии, 2025

© �Выскубов С. П., составление, подготовка текстов, 
комментарии, 2025

© �Махнов А. Д., составление, подготовка текстов, 
комментарии, 2025

© АНО ВО «РХГА», 2025
© «Русский Путь», название серии, 1993ISBN 978-5-907987-78-4

Серия основана в 1993 г.
Редакционная коллегия серии:

Д. К. Богатырёв (председатель), В. Е. Багно,
С. А. Гончаров , А. А. Грякалов, В. А. Гуторов,
А. А. Ермичёв, И. А. Есаулов, В. Н. Захаров,

К. Г. Исупов (ученый секретарь), А. А. Корольков,
М. А. Маслин, Р. В. Светлов, И. Н. Сухих,

В. Ф. Фёдоров, С. С. Хоружий
Ответственный редактор серии

Д. К. Богатырёв
Составители:

Е. В. Алымова, С. В. Караваева, 
С. П. Выскубов, А. Д. Махнов

Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда 
№ 24-28-01107 https://rscf.ru/project24-28-01107/; 
Русская христианская гуманитарная академия 

им. Ф. М. Достоевского

ББК 87.3
       А 81

    Аристотель: pro et contra, антология. Т. 2 / Сост. Е. В. Алы-
мовой, С. В. Караваевой, С. П. Выскубова, А. Д. Махнова; вступ. 
статья Е. В. Алымовой, С. В. Караваевой; подготовка текстов, 
комментарии Е. В. Алымовой, С. В. Караваевой, С. П. Выс-
кубова, А. Д. Махнова. — СПб. : РХГА, 2025. — 720 с. — 
(Русский Путь).

ISBN 978-5-907987-78-4
Настоящее издание является продолжением проекта «Аристотель в России: 

проблемы рецепции и интерпретации», цель которого — представить формы 
бытования аристотелевской философии в отечественной культуре. Второй 
том включает в себя тексты и комментарии к ним, затрагивающие проблемы 
рецепции аристотелевской философии в контексте отечественного образова-
ния, историю переводов ключевых сочинений Стагирита, а также знаменитую 
полемику — Аристотель против Платона. Учтены достижения современных 
отечественных исследователей аристотелевской философии. Издание подоб-
ного рода является уникальным в истории отечественного аристотелеведения.

Книга адресована всем интересующимся историей философии, фило-
софией Аристотеля в контексте отечественной культуры, а также широкому 
кругу читателей.

ББК 87.3

А 81



ДОРОГОЙ ЧИТАТЕЛЬ!

Вы держите в руках второй том антологии «Аристотель: pro et 
contra». Настоящий том представляет формы бытования аристоте-
левской философии в российской культуре.

Русская христианская гуманитарная академия отметила 35‑летие 
своей научно-педагогической и просветительской деятельности. Юби-
лей отметила и являющаяся важным достижением РХГА книжная 
серия «Русский Путь», число томов которой перешагнуло две сотни 
изданий.

«Русский Путь» открылся в 1994 году. Плодом исследовательской 
и издательской работы стали своего рода «малые энциклопедии» 
об отечественных философах, писателях, деятелях науки, искусства 
и церкви. Целый ряд книг представляет российскую рефлексию 
идейного наследия зарубежных мыслителей.

«Русский Путь» изначально задумывался как серия книг не только 
о мыслителях, но и о демиургах отечественной культуры и истории. 
Увидели свет антологии о творцах российской политической истории 
и государственности.

Важным этапом развития «Русского Пути» является переход 
от персоналий к реалиям. Последние могут быть выражены различ-
ными терминами — универсалии культуры, мифологемы, формы 
общественного сознания, категории духовного опыта, типы религи-
озности. В последние годы работа в указанном направлении заметно 
оживилась. Осуществлена публикация книг, отражающих культуро-
логическую рефлексию важнейших духовных традиций в истории 
человечества — иудаизма, христианства, ислама, буддизма. Изданы 
антологии, посвященные российской рецепции христианских кон-
фессий — православия, католицизма, протестантизма. Проведена 
работа по осмыслению отечественной рефлексии ключевых идеоло-
гий Нового времени. Увидели свет пять антологий: «Либерализм: 
pro et contra», «Национализм: pro et contra», «Социализм: pro et 



6  ﻿6  От издателя﻿

contra», «Анархизм: pro et contra», «Консерватизм: pro et contra». 
Опубликованы четыре тома, отображающие оценку феномена русской 
классики. Первый том охватывает золотой век, второй — серебряный, 
третий — железный. Четвертый дает представление об отношении 
к русской классике в мировой культуре. В этом же ряду — книги, по-
священные переосмыслению ключевых исторических событий начала 
XX века: «Революция 1917 года: pro et contra» и «Красное и белое: 
pro et contra», охватывающая все разнообразие позиций русской 
эмиграции в оценке Гражданской войны. Идеологическое движение 
в области межрелигиозных отношений представлено антологией 
«Экуменизм: pro et contra». Готовятся тома, предлагающие осмыс-
ление таких исторических феноменов, как первая волна российской 
эмиграции XX века, восстание декабристов, российское масонство 
и русское самодержавие.

За четверть века модель изданий трансформировалась от ан-
тологии, включающей классические тексты, к смежному жанру 
антологии/коллективной монографии, которая содержит тексты со-
временных исследователей, подобранные в стилистике pro et сontra, 
в том числе написанные специально под проект. Это обусловлено 
повышением уровня современных дискурсов, действующие иссле-
дователи вступают в полемику с классиками зачастую на равных. 
Обозначенные направления работы обычно дополняются созданием 
расширенных (электронных) версий антологий. Поэтапное структу-
рирование таких информационных ресурсов может привести к фор-
мированию гипертекстовой мультимедийной системы «Энциклопедия 
самосознания русской культуры». Увеличение в составе серии доли 
книг, посвященных феноменам культуры, способствует достижению 
этой цели. Очерченная перспектива развития проекта является долго-
срочной и требует значительных интеллектуальных усилий и ресур-
сов. РХГА приглашает к сотрудничеству ученых, полагающих, что 
данный проект несет в себе как научно-образовательную ценность, 
так и духовный смысл.



Е. В. Алымова, С. В. Караваева
ARISTOTELES ROSSICUS (II)

Аристотель — это один из тех авторов, влияние которого 
на развитие образования в России сложно переоценить. На про-
тяжении многих столетий аристотелевская философия была 
одним из основных источников логического и философского 
знания, определяя структуру учебных программ как духов-
ных, так и светских учреждений. Особенности восприятия 
его наследия в России обусловлены несколькими факторами: 
во‑первых, византийско-славянским культурным посредни-
чеством, во‑вторых, привнесением схоластической традиции 
в российскую систему образования, и в‑третьих — становлением 
университетской науки.

Первым учебным заведением, где аристотелевская философия 
была не просто элементом учебной программы, а своего рода 
эпистемологическим образцом, «скелетом» философского и ри-
торического образования, была Киево-могилянская коллегия, 
основанная в 1631 году Петром Могилой. Это первое учебное 
заведении европейского типа, во многом следующее модели ие-
зуитских школ, основанной на аристотелевской и схоластической 
традиции. Дошедшие до нас архивные документы XVII–XVIII ве-
ков описывают более 180 учебных курсов, которые включали 
философию, этику, риторику, логику, физику, метафизику, на-
турфилософию, диалектику. Наибольший интерес представляют, 
прежде всего, «Subsidium Logicae» (Учебник логики) Иосифа 
Кононовича-Горбацкого, «Диалектика» и «Логика» Иннокентия 
Гизеля, «Философия» Иоасафа Кроковского, «Курс состязания 
перипатетичского» Стефана Яворского, «Естественная филосо-
фия или физика» Иосифа Туробойского, «Философский курс» 
Стефана Калиновского. Особое внимание уделялось логике и ри-



8  Е. В. Алымова, С. В. Караваева

торике Аристотеля, изучение которых становилось для многих 
средствами конституирования самой структуры рассуждения.

В конце XVII века важнейшим центром дальнейшего развития 
аристотелевской традиции становится Москва, где выпускниками 
коллегии, в частности, Епифанием Славинецким, Симеонаом 
Полоцким, Феофаном Прокоповичем — «западная» модель пре-
подавания привносится в московские школы. В 1648 году была 
открыта школа при Андреевском монастыре, а в 1649–1650 го-
дах — при Чудовом и Заиконоспасском монастырях в Москве. 
В школах преподавали грамматику, латинский язык, основы 
риторики и богословия, и где одним из главных авторитетов 
оставался по‑прежнему Аристотель.

Следующим важным событием становится открытие в 1687 го-
ду в Москве Славяно-греко-латинской академии. Это было 
первое в России учреждение, где предоставлялось многолетнее, 
ступенчатое образование по модели западных коллегий, и где 
преподавание велось на греческом и латинском языках. Логика 
и «Органон» Аристотеля составили основу философского курса, 
определяя структуру рассуждения и служа пропедевтикой к из-
учению богословия. Первыми преподавателями Славяно-греко-
латинской академии, и фактически ее устроителями, стали братья 
Лихуды — Иоанникий и Софроний — греческие монахи, которые 
по приглашению царя Федора Алексеевича и Московского па-
триарха Иоакима прибыли в Москву. Многочисленное наследия 
братьев Лихудов — учебники, похвальные и надгробные речи; 
переписка; сочинения на отдельные политические и философские 
темы — до сих опубликованы лишь фрагментарно и находятся 
в рукописных фондах библиотек. Учебники по риторике, грамма-
тике, логике, физике, психологии и богословию, составленные 
Лихудами для учеников московской академии, во многом, стро-
ились на толковании трудов Аристотеля, и подавались все так же 
через призму иезуитской системы образования. Однако подход 
братьев Лихулов был сложнее: стремясь согласовать античную 
философию с православным богословием, они создали своеобраз-
ную образовательная модель, в которой строгая рациональная 
структура Аристотеля соотносилась с догматической традицией 
восточного христианства. В 1694 году братья были отстранены 
от преподавания и высланы из Москвы, однако через два года 
по поручению митрополита Иова они организуют в Новгороде 
Славяно-греко-латинскую школу («Лихудов корпус») по образцу 
московской академии, но без преподавания латыни. Во многом, 
благодаря деятельности братьев Лихудов отношение к Аристоте-
лю в России в конце XVII — начала XVIII веков меняется: из язы-



ARISTOTELES ROSSICUS (II)  9

ческого мудреца, учение которого, как считалось, бесполезно для 
укрепления веры в спасение души, Стагирит становится великим 
философом древности, основоположником всех наук.

В XVIII веке философия становится частью светской образова-
тельной программы, а рецепции Аристотеля постепенно становятся 
частью университетской науки. Московский университет, открытый 
в 1755 году, включал в свою программу обязательное изучение 
логики, психологии и метафизики, основанных, с одной стороны, 
на аристотелевском корпусе, с другой — это основание носило весь-
ма опосредованный характер, являясь, скорее, методологической 
основой курсов. Одной из главных проблем в изучении Аристотеля 
было отсутствие его переводов на русских язык. Сделанные Г. А. По-
летикой переводы некоторых фрагментов «Политики» и «Ритори-
ки», вызывали интерес, но это был интерес, скорее, практического 
характера. Аристотель, как и вообще античная философия, изуча-
лись по переводам кратких историй философии, по преимуществу 
немецких и французских (Ж.‑А. С. Формея, И. Я. Бруккера и др.), 
подкупающих своей простой и ясностью, но не дающих возможности 
осознать сложность и глубину учений античных мыслителей. И хотя 
Аристотель будет оцениваться как великий мыслитель, «законо-
датель всех наук», однако в чем состоит глубина его учения — это 
пособия только заявляли, но не раскрывали.

В XIX веке философия Аристотеля начинает занимать суще-
ственное место в курсах по философии и истории философии 
в Университетах и Духовных Академиях. Этому способствует 
как освоение обширной немецкой и французской историко-фило-
софской литературы, так и появление первых крупных переводов 
Стагирита. Немаловажными являются также Университетские 
реформы 1804 и 1863 годов, которые привели к существенному 
обновлению философских программ и расширению академи-
ческих свобод. На смену схоластической традиции пришла не-
мецкая философия, ориентированная, скорее, на критическое 
отношение к Аристотелю, она переосмысливает основные по-
нятия аристотелевской философии, в первую очередь, касаю-
щиеся его категориального аппарата. Тем не менее его труды 
не исчезли из образовательных программ, а перешли в курсы 
истории философии, формальной логики и этики, сохранив 
статус классического корпуса, необходимого для понимания раз-
вития европейской мысли. Заметим, что в духовных академиях 
аристотелевская логика продолжала изучаться практически 
без изменений вплоть до конца XIX века.

В XX веке присутствие философии Аристотеля в советской 
системе образования претерпело значительные изменения, 



10  Е. В. Алымова, С. В. Караваева

когда его наследие оказывается включенным в идеологический 
контекст марксистско-ленинской философии. Советские ис-
следователи стремились рассматривать античную мысль как 
предысторию диалектического материализма, а потому трак-
товали аристотелевские идеи в категориях «борьбы идеализма 
и материализма». Такая перспектива вела к переоценке одних 
элементов учения и игнорированию других. Так, логика, тео-
рия познания и элементы натурфилософии рассматривались 
как важные достижения античной рациональности, тогда как 
метафизика и теология трактовались как ограниченные и пре-
одоленные формы мысли. В этой же логике происходила громкая 
дискуссия 1947 года по книге Г. Ф. Александрова, в ходе кото-
рой обсуждались не только собственно историко-философские 
вопросы, но и политические основания трактовки античности. 
Несмотря на идеологические ограничения, советский период стал 
временем серьезной филологической и переводческой работы: 
появляются первые систематические переводы «Метафизики», 
«Категорий», «О душе» и других трактатов; формируются нормы 
философского языка, позволяющие работать с оригинальными 
греческими текстами; создается определенная интеллектуаль-
ная среда для научного изучения античности. Таким образом, 
противоречивое взаимодействие идеологии и науки не отменяло 
значительного продвижения в освоении текстов Стагирита, на-
против — становилось парадоксальным стимулом для развития 
филологической и философской культуры.

История русских переводов Аристотеля представляет собой 
длительный процесс, в котором на протяжении более чем двух 
столетий формировалась особая филологическая и философская 
традиция, определившая развитие научного языка, методы 
работы с античными текстами и те представления о задачах 
философского перевода, которые и сегодня остаются предметом 
обсуждения.

Знакомство русского читателя с Аристотелем было связан 
с эпохой Просвещения. В 1757 году Г. А. Полетика публикует 
в журнале «Ежемесячных сочинениях, к пользе и увеселению 
слушателей» фрагменты из «Риторики» и вторую книгу «По-
литики». Выбор этих фрагментов был рассчитан на широкую 
публику и объяснялся задачами времени: переводились прежде 
всего те части корпуса, которые имели практическую значи-
мость — вопросы государственного устройства, воспитания, 
нравов. Через несколько десятилетий, в 1819 году, появляется 
перевод «Поэтики» (25 гл.), выполненный А. Г. Глаголевым, 
заметим, он также остается неполным.



ARISTOTELES ROSSICUS (II)  11

Во второй половине XIX веке с расцветом деятельности уни-
верситетов, а с ней и академической жизни, появляются пер-
вые крупные переводы Аристотеля, снабженные уже научным 
комментарием и вступительными статьями. Б. И. Ордынский, 
Н. Е. Скворцов, М. И. Касторский и В. А. Снегирев предлагают 
русскому образованному читателю переводы «Поэтики», «Ка-
тегорий», «Политики», «О душе». М. И. Касторский впервые 
предпринимает попытку перевести «Метафизику», однако 
довести работу до конца ему не удается. К концу XIX века по-
являются переводы логических, этических и риторических 
трактатов — «Первой аналитики» (Н. Н. Ланге), «Никомаховой 
этики» (Э. Л. Радлов), «Поэтики» (В. Г. Аппельрот), «Риторики» 
(Платонова). Публикуются многочисленные фрагменты биоло-
гических трактатов, извлеченные В. В. Латышевым из корпуса 
Аристотеля и др. Особое место в истории переводов того времени 
занимают публикации П. Д. Первова и В. В. Розанова, которые 
с 1890 года в «Журнале Министерства народного просвещения» 
печатают перевод «Метафизики» (кн. I–V), снабженные под-
робными комментариями. Это была одна из первых попыток 
серьезного филологического анализа, связанного с прояснением 
научной терминологии. Их интерпретационные решения облада-
ли несомненной смелостью, нередко отступающими от немецкой 
традиции — доминировавшей в европейском аристотелеведении 
XIX века. Спустя столетие В. В. Бибихин оценит этот перевод 
как стремление «оживить аристотелевский способ мышления» 
и и ввести читателя в непосредственно античный способ фило-
софствования.

Первая половина XX века становится временем появления 
первых полных переводов. Потребность в систематическом 
освоении античного наследия приводит к попыткам более стро-
гих переводов и сопровождающих их научных комментариев, 
и знаменует собой переход к академической норме: точность, 
научный аппарат, подробные примечания и комментарии, опира-
ющиеся в первую очередь на немецкую филологическую школу, 
обращение к античной комментаторской традиции. В это время 
возобновляются усилия по переводу «Метафизики». А. М. Воден 
переводит XII книгу для учебных целей (1924), Ф. М. Лосев — 
XIII–XIV-ю в рамках исследования критики платонизма (1929), 
а А. В. Кубицкий создает первый академический перевод всего 
трактата, снабженный подробнейшей вводной статьей, не утра-
тившей актуальность и на сегодняшний день. Продолжаются 
работы с физическим корпусом: Н. М. Троцкий переводит от-
дельные фрагменты «Истории животных», Карпов создает первые 



12  Е. В. Алымова, С. В. Караваева

полные переводы «Физики» (1936). Появляется полный перевод 
Попова «О душе» (1937), новый перевод «Поэтики» Н. И. Ново-
садского (1927).

Важным итогом многолетней работы русских ученых ста-
новится издание «Сочинений в четырех томах» в издательстве 
«Мысль» (1976–1984), подготовленное коллективом Института 
философии АН СССР. Это издание не было простым переизданием 
дореволюционных переводов и переводов 20–30 гг. — все они 
были заново сверены и отредактированы, также в четырехтомник 
вошел ряд полностью новых переводов, специально подготов-
ленных для этого собрания. Так, впервые публикуется перевод 
«О небе» (А. В. Лебедев), «Большая этика» (Т. А. Миллер), ряд 
логических трактатов — «Топика», «О софистических опровер-
жениях» (М. И. Иткин), публикуются новые переводы «Нико-
маховой этики» (Н. В. Брагинская), «Поэтики» (Гаспаров) и др.

В последующий период переводческая деятельность продол-
жается, хотя и не достигает прежнего масштаба. Выходит первый 
полный перевод на русский язык «Евдемовой этики» (2005) (пер. 
Т. В. Васильевой, Т. А. Миллер, М. А. Солоповой), новые пере-
воды — «Риторики» О. П. Цыбенко (2000), «Поэтики» Позднева 
(2008), малые сочинения Аристотеля, некоторые в нескольких 
переводах — «О чувственном восприятии и чувственно воспри-
нимаемом» (2004, 2015), «О памяти и припоминании» (2004) 
(пер. Е. В. Алымова, пер. С. В. Месяц), «О долготе и краткости 
жизни» (2016) (пер. М. А. Солоповой), «О движении животных» 
(2016), «О передвижении животных» (2017) и др. Более того, 
В российском аристотелеведении возникает идея о необходимости 
нового, обновленного издания корпуса сочинений Аристотеля. 
В 2002 году Т. В. Васильева в предисловии к изданию перевода 
пишет: «На повестке дня отечественного аристотелеведения — 
новое издание полного собрания сочинений Аристотеля на рус-
ском языке. Начатое вслед платоновским собранием в конце 60‑х 
годов прошлого века, в отличие от него, через двадцать лет после 
выхода трехтомника в четырех книгах все‑таки завершенного, 
аристотелевский четырехтомник так и не получил исправленного 
переиздания, куда были бы включены все существующие на сей 
день переводы в порядке их расположения в корпусе, с единой 
беккеровской пагинацией, возможно, и с привлечением новых 
переводов недостающих до академической полноты издания 
текстов. Такое издание, разумеется, потребует новой единой 
редактуры переводов» <…>. Вопрос издания полного собрания 
сочинений Аристотеля на русском языке продолжает оставаться 
актуальным. Отметим в связи с этим деятельность Е. В. Орлова 



ARISTOTELES ROSSICUS (II)  13

и созданный им электронный ресурс, периодически обновляемый 
автором, — «Перечень русских переводов сочинений Аристоте-
ля» <…>, в котором представлен список как всех переведенных, 
так и оставшихся непереведенными на русский язык текстов 
аристотелевского корпуса.

Как мы уже говорили ранее, история переводов Аристотеля 
на русский язык необходимо связана с вопросами языка, ме-
тодами работы с античными текстами и в целом с представле-
ниями о задачах философского перевода. Проблема, которая 
будет проходить через всю историю русских переводов — это 
проблема адекватного перевода Аристотеля на русский язык: 
насколько возможно передать структуру аристотелевской мысли 
средствами русского языка, не нарушив ее внутренней логики? 
Если первые переводы не претендовали на филологическую 
строгость, а скорее ставили перед собой задачу ввести Аристо-
теля в интеллектуальную жизнь эпохи Просвещения, то уже 
в XIX столетии переводчики и комментаторы стремятся решить 
не только филологическую, но и методологическую задачу, соб-
ственно, понять — «как» мыслит Аристотель. По мере накопле-
ния переводческого опыта понимание этой задачи усложнялось: 
к филологическим трудностям добавлялись философски. Как 
обеспечить точность передачи греческого оригинала и одновре-
менно сохранить понятность для современного читателя. Именно 
это напряжение — между строгой буквалистикой и стремлением 
к стилистической ясности — становится одной из центральных 
линией переводческой традиции. Так, А. Ф. Лосев, считал, что 
максимально буквальное следование структуре фразы Аристо-
теля неизбежно требует дополнительных пояснений, именно 
поэтому он предлагает использовать известный «метод квадрат-
ных скобок», позволяющий сохранить смысл, не растворяя его 
в пересказе, то есть по сути — включение интерпретации в текст 
перевода. Читатель должен иметь возможность видеть место, 
где переводчик вынужден прибегнуть к экспликации смысла, 
не теряя при этом самого текста Аристотеля. Его подход впо-
следствии вызвал серьезные дискуссии, в частности критику 
Т. В. Васильевой, которая видела в избыточных вставках угрозу 
подмены текста авторской интерпретацией, смешения текста 
и комментария. К этому спору в нашем столетии возвращается 
Е. В. Орлов. Анализируя проблему, он рассматривает аргументы 
за и против буквального перевода, признавая его ограниченную 
применимость, все же отстаивает необходимость буквальных 
переводов («…стремление придать переводу «литературные до-
стоинства» более подобает переводу тех частей аристотелевских 



14  Е. В. Алымова, С. В. Караваева

текстов, которые написаны «нефилософским языком». Ибо 
«философский язык» употребляется Аристотелем для изъяс-
нения именно «размышлений», которым «слишком блестящее 
словесное выражение» не подобает») и предлагает использовать 
«квадратные скобки» как компромиссный прием, позволяющий 
максимально приблизиться к буквальному следованию ориги-
налу. Ему оппонирует А. А. Роосиус: «Аристотель — не текст 
закона; здесь, как и везде, встает вопрос о готовности или неготов-
ности переводчика брать на себя ответственность <…> честный 
переводчик должен не увиливать от ответственности, а излагать 
свое видение смысла». Задача переводчика «в его способности 
хорошо понимать оригинал (в применении к Аристотелю сюда 
входят в равной степени умение “видеть” греческий текст и уме-
ние мыслить “по‑аристотелевски”) и в его владении философской 
речью по‑русски».

Заметим, этот спор показателен: он демонстрирует, что пере-
вод Аристотеля в России осознавался и осознается не просто как 
филологическая, но как философская проблема. Дискуссии о ме-
тоде перевода неизбежно превращаются в дискуссии о способах 
понимания и границах интерпретации. За каждым переводческим 
решением стоит выбор стратегии прочтения, интерпретации и, 
в конечном счете, превращая историю переводов в живую исто-
рию философской мысли.

Итак, третий раздел, представленный в антологии, касается 
сопоставления философских взглядов Аристотеля и Платона — 
темы, которая во многом определяла содержание европейской 
философской традиции и получила своеобразное развитие 
в России. Сравнение двух величайших мыслителей античности 
служило средством определения характера самой философии. 
Противопоставление Платона как идеалиста и Аристотеля как 
систематического исследователя природы и человеческого обще-
ства (особенно это характерно для философской мысли XIX века 
и советского периода) становилось ключом к пониманию того, 
что такое философское знание, как оно соотносится с опытом, на-
укой, теологией и культурой. В русской традиции эта оппозиция 
приобретала специфическое звучание: она использовалась для 
определения отношения между религиозным и рациональным 
началами, между созерцательной и научной ориентациями в об-
разовании, между утопическим построением государства и его 
эмпирическим описанием, и в конечном счете как способ само-
определения отечественной философии.

Одной из первых оппозиций Платона и Аристотеля в русской 
традиции становится эстетика и теория искусства — области, где 



ARISTOTELES ROSSICUS (II)  15

разрыв между так называемым идеализмом и реализмом наибо-
лее осязаем. Так, у С. П. Шевырева, в классической для XIX веке 
реконструкции античных учений о поэзии, Платон — мысли-
тель вдохновения, сверхчеловеческой идеи и порыва, Аристо-
тель — мыслитель формы, техники и художественного порядка. 
С. П. Шевырев подчеркивает, что Платон мыслит искусство как 
«божественный порыв духовной природы человека», тогда как 
Аристотель смещает центр в сторону подражания, упорядочения, 
композиции, рационально устроенного мира художественного 
образа. Чернышевский, напротив, видит в платоновской эсте-
тике не возвышение искусства, а его уничижение: mimеsis как 
«тень тени», как свидетельство низшей ценности поэтического 
творчества. Аристотель в его прочтении — спаситель искусства, 
превращающий подражание из недостатка в метод познания, 
сродни науке и наблюдению.

С середины XIX века платоновско-аристотелевская оппози-
ция выходит за рамки эстетики и становится фундаменталь-
ным методом философского анализа. Так, у П. Ю. Юркевича 
Платон и Аристотель представляют две линии европейской 
метафизики — идеального и действительного — которые затем 
сойдутся в философии Нового времени. Б. Н. Чичерин перено-
сит эту оппозицию в сферу политической философии. Платон 
у него — архитектор идеократической государственности, где 
благо следует из нормативного видения идеального устройства. 
Аристотель — аналитик реальных политий, создатель первой 
научной политической типологии. Для Б. Н. Чичерина Платон 
слишком трансцендентен и статичен, Аристотель — слишком 
реалистичен, но именно последний важен для современного по-
литико-правового сознания. Различие между двумя философами 
у Б. Н. Чичерина — это различие идеологии и науки, норматив-
ного и описательного, идеального и исторического.

С. Н. Трубецкой и П. А. Флоренский выводят полемику 
в пространство религиозно-философской мысли. С. Н Трубец-
кой показывает, как критика Аристотелем Платона становится 
основой нового научного метода, где логика, физика и метафи-
зика образуют единую систему знания, невозможную в рамках 
платоновского идеализма. А П. А. Флоренский, напротив, под-
черкивает внутреннюю преемственность Платона и Аристотеля, 
видя в противопоставлении их учений лишь внешнее явление. 
Для него различие заключается не в сути мыслителей, а в двух 
стилях мышления: диалектическом и аналитическом.

Ключевой поворот наступает в начале XX века, когда оппози-
ция Платона и Аристотеля перестает быть лишь историко-фило-



16  Е. В. Алымова, С. В. Караваева

софским вопросом, а становится основанием отечественной фило-
софской идентичности. А. Ф. Лосев, в своей фундаментальной 
«Критике платонизма у Аристотеля», показывает, что истори-
ко-филолософское противопоставление Платона и Аристотеля 
основано на ошибочном прочтении Стагиритом платоновской 
диалектики. Для Лосева Платон — философ абсолютной мысли-
мифа, а Аристотель — систематизатор, упростивший и подме-
нивший платоновский идеал формальными категориями. Суть 
конфликта, по Лосеву, не в реальных расхождениях, а в недо-
статке понимания, ставшем позднее основой традиции рацио-
налистической критики платонизма. Это одна из глубочайших 
попыток русской мысли пересмотреть сам принцип противопо-
ставления, раскрывая скрытую диалектику двух начал.

В. В. Зеньковский помещает оппозицию Платона и Аристо-
теля в поле христианской метафизики. Он считает, что Платон 
неизбежно ведет к пантеизму, поскольку его идеи — нетварные, 
вечные, самодовлеющие. Аристотель, растворяя форму в мате-
рии, предлагает альтернативу, но она остается неудовлетвори-
тельной. Зеньковский пытается преодолеть обе линии, вводя 
концепцию «софийной твари» — тварного идеального начала, 
соединяющего платоновскую идею и аристотелевскую форму 
в христианском учении о мире

У В. В. Бибихина полемика получает совершенно иное изме-
рение: Платон и Аристотель — это не две системы, а две фигуры, 
указывающие на «глубину философствования», превосходящую 
любую концептуальную схему. Материя как hyle у Аристотеля 
и chora у Платона — не противоположности, а два пути к одно-
му и тому же загадочному «раннему» смыслу мира. Бибихин 
фактически разрушает оппозицию, включая обоих философов 
в мыслительный горизонт, где различие между ними говорит 
не о несогласии, а о множественности путей к истоку смысла

В XX веке платоновско-аристотелевское противопоставление 
все чаще используется как средство анализа науки и культурной 
рациональности. Так, П. П. Гайденко показывает, что именно 
из критики платоновско-пифагорейского идеализма возникает 
аристотелевская наука: единственное античное учение, до-
пускающее возможность точного знания об изменчивом мире. 
Для нее Аристотель — создатель континуалистской концепции 
природы, а Платон — представитель математической онтологии, 
для которой становление вторично. Их полемика оказывается 
не спором школ, а источником двух типов рациональности, пере-
секающихся в истории европейской науки. У А. А. Любищева, 
напротив, Платон — воплощение плодотворного идеализма, 



ARISTOTELES ROSSICUS (II)  17

а Аристотель — выражение ограниченно-служебного, инстру-
ментального знания. В его историософии идеалистическая линия 
(Платон — христианская традиция — немецкая классика) оказы-
вается творческой, а материалистическая (Демокрит) — анали-
тической, но недостаточной. Аристотель мыслится как философ 
«третьей линии» — рационально-служебной, методологической, 
но не творящей миры. Парадоксальность этой позиции раскры-
вает, насколько разнообразно может преломляться античное 
наследие в русской научной рефлексии

А. И. Доватур смещает центр внимания: он предлагает новое 
измерение противопоставления — культурное: Платон и Ари-
стотель представляют два типа интеллектуальной коммуника-
ции, две формы философской культуры. Слова Платона о доме 
Аристотеля как «доме читателя» приобретают смысл только 
в рамках античной устной философии: для Платона первична 
живая беседа, для Аристотеля — текст, логическое изложение, 
письменность.

Представленные в этом томе материалы, конечно, не исчер-
пывают всех возможностей продемонстрировать присутствие 
Аристотеля и его философии в отечественной культуре, начиная 
с его / ее включения в учебные курсы, продолжая переводами 
его сочинений на русский язык, а также непрекращающейся 
и поныне полемики между современными платониками и ари-
стотеликами. Словом, есть еще над чем поработать.

Авторы антологии «Аристотель: pro et contra» выражают 
свою глубокую признательность всем тем исследователям, чьи 
труды — исследования, переводы, комментарии — вдохновили 
их и помогли им сориентироваться в сложной проблематике за-
данной темы — Аристотель в отечественной традиции.





 

СОДЕРЖАНИЕ

От издателя . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               5

Е. В. Алымова, С. В. Караваева. Aristoteles Rossicus (II) . . . . . . . . . . .           7

I 
АРИСТОТЕЛЬ В ОБРАЗОВАНИИ

Киево-Могилянская академия XVII–XVIII веков

Я. М. Стратий, В. Д. Литвинов, В. А. Андрушко
Описание курсов философии и риторики профессоров  
Киево-Могилянской академии <Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . .              16

М. В. Кашуба
Этика в философских курсах профессоров
Киево-Могилянской академии <Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . .              43

Славяно-греко-латинская академия

Иоанникий и Софроний Лихуды
Греческая грамматика (Московская редакция 1687 г.) 
<Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        49

Софроний Лихуд
Слово на рождество Христово  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            52

Иоанникий Лихуд
Письмо к брату Софронию из Новгорода в Москву 
<Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        55

Иоанникий и Софроний Лихуды
Слово на светоносный день восстания  
Господа нашего Иисуса Христа <Фрагмент>  . . . . . . . . . . . . . . .               57

Иоанникий Лихуд
Письмо Иоанникия Лихуда, написанное брату Софронию  
(первая четверть XVIII в.) <Фрагменты> . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  65



716  Содержание

Аристотель в российском образовании  
второй половины XVIII — начала XX века

Архимандрид Гавриил (Воскресенский)
Аристотель . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           70

П. И. Линицкий
Об умозрении и отношении умозрительного познания 
к опыту (теоретическому и практическому)  
<Фрагменты> . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        75
О познании <Фрагменты> . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              83

Ф. Ф. Зелинский
Педагогические воззрения Платона и Аристотеля 
<Фрагменты> . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        86

И. Н. Мочалова
Путь к Аристотелю: от «Утреннего света»  
к «Журналу Министерства народного просвещения»  . . . . . . . . .        95

Аристотель в учебниках советского периода  
и научных дискуссиях первой половины XX века

Г. Е. Жураковский
Педагогическая система Аристотеля <Фрагмент> . . . . . . . . . .          109

Г. Ф. Александров
История западноевропейской философии <Фрагменты> . . . . .     122

Стенографический отчет о философской дискуссии по книге 
«История западноевропейской философии» Г. Ф. Александрова 
<Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           138

II  
ИСТОРИЯ ПЕРЕВОДОВ АРИСТОТЕЛЯ  

НА РУССКИЙ ЯЗЫК

Переводы Аристотеля  
в отечественной традиции: обзор

Е. В. Орлов
О русских переводах Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        149

О. А. Егорова
История переводов Аристотеля на русский язык  
(2‑я половина XVIII — 1‑я половина XX в.)  . . . . . . . . . . . . . . . .               162

Е. В. Орлов, О. С. Егорова
Перечень русских переводов Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                 170



Содержание  717

Метафизика

В. В. Бибихин
К переводу «Метафизики» Аристотеля  
<П. Д. Первова и В. В. Розанова>  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       191

А. Ф. Лосев 
Критика платонизма у Аристотеля. Перевод и комментарий 
XIII–XIV кн. «Метафизики». Предисловие  . . . . . . . . . . . . . . . .                205

А. В. Кубицкий
Предисловие переводчика  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             211
Что такое «Метафизика» Аристотеля?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   217

А. В. Марков
Предисловие  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        225

Аристотель
Метафизика <в переводах и с комментариями П. Д. Первова 
и В. В. Розанова, А. Ф. Лосева, А. В. Кубицкого, 
А. В. Кубицкого в ред. М. И. Иткина, А. В. Маркова, 
В. П. Карпова («Физика» 194b 23—195b 21)>  
<Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        229

Органон

М. Н. Касторский
Категории Аристотеля <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     267

От издательства
<«Аристотель. Аналитики первая и вторая» (1952) >  . . . . . . .       273

Аристотель
Категории <в переводах и с комментариями 
М. И. Касторского, А. В. Кубицкого> <Фрагменты> . . . . . . . .        279
Первая Аналитика <в переводах и с комментариями 
Н. И. Ланге, Б. А. Фохта> <Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 281

Этика

Н. В. Брагинская
Несколько слов о переводческих принципах 
<Из примечаний к переводу «Никомаховой этики»>  . . . . . . . .       313

Т. В. Васильева
Предисловие к публикации  
<К переводу «Эвдемовой этики». Кн. III>  . . . . . . . . . . . . . . . . .                320

Аристотель
Никомахова этика <в переводах и с комментариями 
Э. Л. Радлова, Н. В. Брагинской, М. А. Солоповой 
(«Эвдемова этика». Книга V) > <Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . .             329



718  Содержание

Политика

Н. Е. Скворцов
О «Политике» Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             371

С. А. Жебелев
Предисловие <к «Политике» Аристотеля>  . . . . . . . . . . . . . . . .                385

Н. В. Рейнгардт
Политика Аристотеля, перевод С. Жебелева  . . . . . . . . . . . . . . .               399

Аристотель
Политика <в переводах и с комментариями 
Н. Е. Скворцова, С. А. Жебелева> <Фрагменты>  . . . . . . . . . .          409

Риторика и Поэтика

А. Ю. Нилова
«Поэтика» Аристотеля в русских переводах  . . . . . . . . . . . . . . .               435
Первый русский перевод «Поэтики» Аристотеля  . . . . . . . . . . .           451

М. Л. Гаспаров
Предисловие к переводам  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              459

А. С. Ахманов
О содержании некоторых основных терминов  
«Поэтики» Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                462

Аристотель
Поэтика <в переводах и с комментариями В. И. Захарова, 
В. Г. Аппельрота, Н. И. Новосадского, М. Л. Гаспарова, 
М. М. Позднева> <Фрагменты> . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         466
Риторика <в переводах и с комментариями 
Н. Н. Платоновой, С. С. Аверинцева, О. П. Цыбенко> 
<Фрагменты>  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       468

В. И. Захаров
«Поэтика» Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                491

В. Г. Аппельрот
Аристотель об искусстве поэзии  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         501

Н. И. Новосадский
Аристотель о поэзии  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  508

III  
ПЛАТОН И АРИСТОТЕЛЬ:  

ДИАЛОГ В КОНТЕКСТЕ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ТРАДИЦИИ

С. П. Шевырев
Теория поэзии в историческом развитии  
у древних и новых народов <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  516



Содержание  719

Н. Г. Чернышевский
О поэзии. Сочинение Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        532

П. Д. Юркевич
Идея <Фрагмент>  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    545

Б. Н. Чичерин
История политических учений <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . . . .               552

А. П. Шостьин
Нравственно-воспитательное значение музыки,  
по воззрениям Платона и Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    568

В. В. Розанов
О гениях  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            575

С. Н. Трубецкой
Курс истории древней истории <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . . . .               584

П. А. Флоренский
Из истории античной философии <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . .             593

С. В. Толстая-Меликова
Учение о подражании и об иллюзии  
в греческой теории искусства до Аристотеля  . . . . . . . . . . . . . . .               604

А. Ф. Лосев
Критика платонизма у Аристотеля <Фрагмент> . . . . . . . . . . . .           609

В. В. Зеньковский
Преодоление платонизма и проблема софийной твари . . . . . . .       616

А. А. Любищев
Линии Демокрита и Платона в истории культуры . . . . . . . . . . .           623

А. И. Доватур
Платон об Аристотеле  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 631

П. П. Гайденко
Эволюция понятия науки <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   645

А. Л. Доброхотов
Категория бытия в классической западноевропейской 
философии <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               655

В. В. Бибихин
Лес <Фрагмент> . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 664

И. А. Протопопова
Душа, ум и пространство: как Аристотель (не) понимает 
Платона (De anim. 406b — 407b)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        670

Комментарии  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           678



Научное издание

АРИСТОТЕЛЬ: 
PRO ET CONTRA

Антология
Т. 2

Составители:
Елена Валентиновна Алымова,

Светлана Викторовна Караваева,
Выскубов Станислав Павлович,

Арсений Дмитриевич Махнов

Директор издательства А. А. Галат
Заведующий редакцией В. Н. Подгорбунских

Корректор С. А. Авдеев
Верстка О. М. Кукушкиной

Подписано в печать 27.11.2025. Формат 60×90 1/16 

Бум. офсетная. Печать офсетная.
Усл. печ. л. 45,00. Тираж 200 экз.

Зак. № 1238

191023, Санкт-Петербург, наб. р. Фонтанки, 15
Издательство Русской христианской гуманитарной академии

им. Ф. М. Достоевского
Тел.: (812) 310-79-29; факс: (812) 571-30-75

E-mail: editor@rhgа.ru. URL: http://www.rhga.ru

Отпечатано в типографии «Поликона» (ИП А. М. Коновалов)
190020, Санкт-Петербург, наб. Обводного канала, д. 134




